Tafsir Tematik 1

Khairunnisa Serang 1L, cC.
M. Pd

2 S




Fadhail dan Radzail Akhlak

Definisi Akhlak yang Baik (Husn al-Khuluq)
Husn al-khulug merupakan kumpulan dari berbagai sifat dan perilaku seperti: kelembutan dan
toleransi, keramahan, tutur kata yang baik, menunjukkan kasih sayang, menjaga sopan santun, wajah
yang ceria, serta kesabaran dan ketabahan menghadapi gangguan dari orang lain. Ketika sifat-sifat dan
perbuatan tersebut berpadu dalam diri seseorang, maka hal itu disebut husn al-khulug (akhlak yang
baik).
Dalam sebuah hadis yang sangat indah dan komprehensif, salah seorang sahabat Imam Sadiq a.s
bertanya kepada beliau:

JRENRY e EUR T P\ L K e - E g - R F JUWESKEQ By

Imam al-Sadiq a.s bersabda: “Batas (makna) akhlak yang baik adalah ketika engkau bersikap lembut

terhadap orang lain, memperindah tutur katamu, dan menyambut saudaramu dengan wajah yang ceria.”

(al-Kulayni, al-Kaff; al-Majlist, Bihar al-Anwar, jilid 68, him. 389, hadis ke-42)



Riwayat dari Rasulullah SAW dalam hadis lain yang memberikan penjelasan tambahan tentang hakikat
akhlak yang baik:

Ang a1 )5 (B (e el L s G D (28 5 )
Rasulullah SAW bersabda: “Makna akhlak yang baik adalah ketika seseorang tetap ridha terhadap apa pun
yang diperolehnya dari dunia, dan bila tidak mendapatkannya, ia tidak menjadi marah atau kecewa.”

(al-Muttaqt al-Hind1, Kanz al-‘Ummal, jilid 3, him. 17, hadis no. 5229)




Akhlag Baik dan Akhlag Buruk Dalam Pandangan Al-Qur’an

Dalam ayat-ayat Al-Qur’an, hadis-hadis Nabi, serta dalam kehidupan para teladan suci (para Imam dan
orang saleh), terdapat banyak ajaran yang menunjukkan betapa besar pentingnya akhlak yang baik dan
betapa buruk akibat dari akhlak yang kejam dan buruk perangai. Hal ini menunjukkan pengaruh yang sangat
besar terhadap nasib individu maupun masyarakat.

Sebagian besar keberhasilan Nabi Muhammad SAW dalam mencapai tujuan dakwahnya demikian pula para
Imam Ahlulbait ‘alaihimussalam dan para ulama besar bersumber dari akhlak yang mulia ini. Sebaliknya,
banyak kegagalan para pemimpin dan pengurus masyarakat terjadi karena mereka tidak memiliki akhlak
yang baik. Sejarah para nabi, wali, dan orang-orang suci, bahkan sejarah para pemimpin dunia secara umum,

dipenuhi dengan bukti nyata tentang hal ini.



Berikut ini beberapa ayat yang membahas tentang akhlak baik dan akhlak buruk:

1. Surah Ali Imran; 159

AN e (B8 e 1 a1 b gk 05 Al DR 5 sl GiEUSEA e | 5labiY R Tade Uad e 515750l 0 (3 3ad 5 Lad
“Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah engkau (Muhammad) bersikap lemah lembut terhadap mereka.

Sekiranya engkau bersikap keras lagi berhati kasar, niscaya mereka akan menjauh dari sekitarmu. Karena itu,

maafkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan bermusyawarahlah dengan mereka dalam urusan

itu. Kemudian apabila engkau telah membulatkan tekad, maka bertawakallah kepada Allah. Sesungguhnya Allah

mencintai orang-orang yang bertawakal. ”

Dalam ayat pertama ini, “akhlak mulia” (husn al-khuluq) disebut sebagai salah satu sifat moral Nabi SAW dan

juga salah satu faktor utama keberhasilan beliau dalam membangun masyarakat Islam.




Dengan demikian, budi pekerti yang luhur Nabi SAW merupakan rahmat llahi, baik bagi beliau sendiri maupun
bagi seluruh umatnya. Tanpa diragukan lagi bahwa kelembutan, kasih sayang, dan akhlak yang baik pada diri
seseorang akan menjadi sumber rahmat dan berkah bagi dirinya atau pun sekitarnya.

Dalam ayat tersebut juga disebutkan kebalikannya, yaitu kekerasan dan buruk akhlak, yang dampak
langsungnya adalah dari sekitarnya. Dengan kata lain, akhlak mulia adalah perekat antar manusia, sedangkan
akhlak buruk menjadi penyebab perpecahan dan kebencian.

Tentang dua kata dalam ayat ini yaitu Jaaee (fazz) dan el S e (ghaliz al-galb), para ulama bahasa berpendapat
bahwa keduanya memiliki arti yang hampir sama, yakni keras dan kasar, namun dengan nuansa berbeda.
Menurut Allamah Tabarst dalam Majma‘ al-Bayan, kata “fazz” digunakan untuk kekasaran dalam ucapan,
sedangkan “ghaliz al-qalb” digunakan untuk kekasaran dalam perbuatan yang timbul dari hati yang keras. Jadi
keduanya sama-sama menunjukkan makna ‘“kasar”, tetapi yang satu berkaitan dengan ucapan, dan yang lain

dengan perbuatan.



Selanjutnya, Allah memberikan serangkaian petunjuk praktis agar kelembutan dan akhlak baik itu tidak
sekadar tampak secara lahiriah, tetapi juga benar-benar terwujud dalam tindakan nyata, yaitu dengan
firman-Nya:

“Maka maafkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan bermusyawarahlah dengan mereka
dalam urusan itu. Kemudian apabila engkau telah bertekad, maka bertawakallah kepada Allah. Sungguh,
Allah menyukai orang-orang yang bertawakal. ”

(QS. Ali ‘Imran: 159)

Dengan demikian, tercipta daya tarik luar biasa dari pribadi Rasulullah saw hingga orang-orang yang
paling jauh pun merasa tertarik dan mendekat kepada beliau.

Konteks ayat ini menunjukkan bahwa ia turun setelah Perang Uhud, saat Rasulullah SAW menghadapi
tekanan berat dari kawan dan lawan. Dalam kondisi seperti itu, beliau tetap memaafkan, memohonkan
ampun, dan bersikap penuh kasih sayang. Sikap ini menunjukkan bahwa Nabi SAW berada pada puncak
akhlak mulia, kelembutan, dan kesabaran. Jarang sekali manusia yang mampu tetap lembut dan tidak

marah dalam situasi sulit seperti itu tetapi Rasulullah SAW tetap sabar, tidak kasar, dan penuh kasih.



2. Surah Al-Qalam ayat 4, Allah SWT berfirman;

"Dan sesungguhnya engkau (Muhammad) benar-benar berbudi pekerti yang agung."

Penyebutan Rasulullah SAW sebagai sosok yang memiliki = alae dla “akhlak yang agung” menunjukkan
bahwa sifat tersebut termasuk di antara keutamaan tertinggi para nabi. Beberapa mufasir menjelaskan bahwa
“akhlak yang agung” Nabi mencakup kesabaran dalam menegakkan kebenaran, kemurahan hati yang luas,
kebijaksanaan dalam mengatur urusan, kelembutan dan sikap penuh kasih, ketabahan dalam menghadapi
kesulitan dakwah, pemaaf, serta perjuangan di jalan Allah tanpa diliputi sifat tamak atau iri.

Hal ini menunjukkan bahwa istilah khulug ‘azhim tidak hanya terbatas pada sikap lemah lembut atau sopan
santun semata, melainkan mencakup seluruh bentuk akhlak mulia dan sifat-sifat luhur manusia. Dengan kata

lain, seluruh keutamaan moral dan perilaku terpuji tercakup dalam ungkapan “akhlak yang agung” tersebut.



Adapun Riwayat hadist dari imam shodiq a.s:

«adae dJ; Sl Sl 6 Ay AT T L A Grala 455 AT 08 5 5 Al Bl
"Sesungguhnya Allah ‘Azza wa Jalla telah mendidik Nabi-Nya (Muhammad saw), maka Allah
menyempurnakan pendidikannya dengan sebaik-baiknya. Dan ketika akhlak beliau telah sempurna, Allah
berfirman: 'Sesungguhnya engkau (wahai Muhammad) benar-benar berada di atas budi pekerti yang agung.”
(Nur al-Tsagalain jilid 5, halaman 389; Ushul al-Kafi jilid 1, halaman 26, hadis ke-4)
Dalam hadis yang diriwayatkan dalam Nur al-Tsagalain dalam tafsir ayat ini disebutkan:
Seseorang bertanya pada Imam Shaodiq a.s: Apa yang dimaksud dengan “Husn Al-khulug”, Beliau
menjawab:

Gn iy JIAT K 5 (a8 Calid 5 Sl (i

“Husnul khulug (akhlak yang baik) ialah engkau bersikap lembut, menuturkan perkataan yang baik dan

bersih, serta engkau bertemu saudaramu dengan wajah yang cerah dan penuh senyum.”

(Nur al-Tsagalain jilid 5, halaman 389)



Selanjutnya, mufassir menjelaskan makna penting dari kata = dalam ayat alse ula =1 &) Sebagian mufassir
berpendapat bahwa penggunaan kata « & ”diatas biasanya mengandung makna kekuasaan atau penguasaan,
maka dapat dipahami bahwa Nabi SAW memiliki penguasaan sempurna atas seluruh keutamaan akhlak,
seolah-olah akhlak mulia itu telah menjadi bagian dari diri beliau yang paling dalam, sehingga beliau tidak
perlu berpura-pura atau bersusah payah untuk berakhlak mulia, karena akhlak tersebut telah menjadi sifat alami

dalam dirinya.



3. Surah Al-Bagara: 83, Allah SWT berfirman

BSOS 5815 35l | 5adl 5 UL W )5l 5 cpSUaall 5 aliall 5 (Rl (535 U] il sllg 0 V) 6535 Y OO0 3 (3le BT 315
“Dan (ingatlah), ketika Kami mengambil perjanjian dari Bani lIsrail, (yaitu): janganlah kamu menyembah
selain Allah, dan berbuat baiklah kepada kedua orang tua, kerabat, anak yatim, dan orang miskin; serta
ucapkanlah kata-kata yang baik kepada manusia, dirikanlah salat dan tunaikanlah zakat. Kemudian kamu
berpaling, kecuali sebagian kecil dari kamu, dan kamu masih menjadi pembangkang.”

Dalam ayat keempat yang sedang dibahas, Allah SWT berbicara kepada Bani Israil mengenai pengambilan
suatu perjanjian llahi. Setelah menegaskan pentingnya tauhid yang murni serta berbuat baik kepada kedua
orang tua, kerabat, anak yatim, dan orang miskin, Allah berfirman:

“Berkatalah kepada manusia dengan perkataan yang baik, dirikanlah salat, dan bayarlah zakat. ”

(QS. al-Bagarah [2]: 83)

Dimasukkannya kalimat “berkatalah kepada manusia dengan perkataan yang baik Lia (.0l | s #diantara
perintah-perintah besar seperti tauhid, berbuat baik, mendirikan salat, dan menunaikan zakat, menunjukkan

betapa pentingnya akhlak yang baik dan sikap lemah lembut terhadap sesama manusia.



Dengan demikian, budi pekerti yang baik dan sikap ramah kepada masyarakat ditempatkan sejajar dengan ajaran-
ajaran paling pokok dalam Islam.

Dalam sebuah hadis dari Imam al-Baqir a.s ketika menafsirkan ayat ini, beliau bersabda:

KT I & §siadla Goal Gl | 8

“Berkatalah kepada manusia dengan ucapan yang paling baik sebagaimana kalian suka jika ucapan itu
dikatakan kepada kalian. ”

Meskipun ayat ini secara langsung ditujukan kepada Bani Israil, tujuan Al-Qur’an dalam menyebutkannya adalah
untuk menegaskan sebuah prinsip universal yaitu bahwa setiap umat manusia, terutama umat Islam, diperintahkan
untuk berbicara dengan kata-kata yang baik kepada semua orang, tanpa memandang latar belakang mereka.
Dengan demikian, akhlak yang baik dan tutur kata yang lembut bukan hanya bagian dari etika sosial, tetapi juga
termasuk dalam perjanjian Ilahi yang fundamental sebagaimana tauhid, salat, dan zakat.

Dari keseluruhan ayat-ayat di atas, kita dapat menarik kesimpulan bahwa Al-Qur’an adalah penyeru kepada
akhlak mulia, kelembutan, kasih sayang, dan keramahan. Para pemimpin Islam, khususnya Nabi Muhammad
SAW, merupakan teladan sempurna dalam hal tersebut. Sedemikian sempurnanya akhlak beliau, sehingga dapat

dikatakan bahwa salah satu mukjizat terbesar Nabi Muhammad SAW adalah mukjizat akhlaknya yang agung



Berikut adalah beberapa hadis terpilih yang menunjukkan pentingnya husn al-khulug dalam Islam:
1. Islam adalah Akhlak yang Baik
GIAD G 2y

Rasulullah SAW bersabda:
“Islam itu adalah akhlak yang baik.”
(Kanz al-‘Ummal, jld. 3, him. 17, hadis 5225)
2. Akhlak Baik dan Takwa sebagai Jalan ke Surga

(I G 5 s 01 ) 4 485 2]
Rasulullah SAW bersabda:
“Dua hal yang paling banyak menyebabkan umatku masuk surga adalah takwa dan akhlak yang baik. ”
(Usal al-Kafi, jld. 2, him. 100, hadis 6)
Hadis ini menegaskan bahwa husn al-khulug sejajar dengan takwa dalam menentukan keselamatan akhirat dan

masuknya seseorang ke surga.



3. Kesempurnaan Iman dengan Akhlak Baik

P z 2 Zz
G4 KA Uy KIE]
.'5

Imam Ali a.s bersabda:
“Orang yang paling sempurna imannya adalah yang paling baik akhlaknya. ”
(Bihar al-Anwar, jld. 68, him. 387, hadis 34)

Kesempurnaan iman seseorang diukur dari keluhuran akhlaknya, bukan semata dari banyaknya ibadah ritual.




Dampak Akhlak yang Baik
Selain menunjukkan kedudukan tinggi husn al-khulug, banyak hadis juga menjelaskan pengaruh dan akibat
positifnya, baik secara spiritual (ukhrawi) maupun duniawi (sosial ).
1. Akhlak Baik Menghapus Dosa
Rasulullah SAW bersabda:
“Akhlak yang baik dapat melebur dosa.”
(Bihar al-Anwar, jld. 72, him. 321)
Akhlak mulia memiliki kekuatan spiritual yang membersihkan jiwa dan menghapus kesalahan, sebagaimana air
memadamkan api.
2. Akhlak Baik Setara dengan Pahala Ibadah Besar
) adliall AT Je & ppall ST Calia )
Rasulullah SAW bersabda:
“Orang yang berakhlak baik memperoleh pahala seperti orang yang berpuasa di siang hari dan berdiri (shalat
malam) di malam hari.”
(Usil al-Kafi, jld. 2, him. 100, hadis 5)



3. Pahala Akhlak Baik Setara dengan Jihad

D e 6 el L S AT (24 e o 30 (e il k] sy 15 0 )

Imam Ja‘far as-Sadiq a.s bersabda:

“Sesungguhnya Allah memberikan kepada seorang hamba pahala atas akhlak baiknya sebagaimana pahala
yang diberikan kepada mujahid di jalan Allah.”

(Usal al-Kafi, jld. 2, him. 101)

Dan dengan demikian, para pemilik akhlak yang mulia akan mencapai derajat-derajat yang tinggi derajat
yang dicapai oleh orang-orang yang berpuasa dan ahli ibadah malam, serta para pejuang di jalan Allah.
Berkat akhlak yang baik, dosa-dosa mereka akan terhapus. Itulah pengaruh akhlak mulia dari segi spiritual.

Adapun dari segi duniawi, juga terdapat banyak ungkapan penting yang menunjukkan keutamaannya.




4. Akhlak Baik Menumbuhkan Cinta dan Persaudaraan

Rasulullah SAW bersabda:

“Akhlak yang baik meneguhkan kasih sayang dan mempererat hati yang tercerai-berai.”

(Bihar al-Anwar, jld. 74, him. 148, hadis 71)

Akhlak mulia membangun keharmonisan sosial dan menguatkan tali silaturahmi di tengah masyarakat.
5. Akhlak Baik Menjadikan Hidup Lebih Nikmat

Imam Ali a.s bersabda:

“Tidak ada kehidupan yang lebih menyenangkan daripada kehidupan yang disertai akhlak yang baik.”
(Ghurar al-Hikam, jld. 6, him. 399)

Akhlak baik menenangkan jiwa dan menciptakan kebahagiaan sejati, bukan sekadar kemewahan lahiriah.



6. Akhlak Baik Menambah Umur

Sl G ol 3 S o ass AT (A5 B
Imam Sadiq a.s bersabda:
“Kebaikan dan akhlak yang baik dapat memakmurkan rumah dan memperpanjang umur.”
(Usul al-Kafi, jld. 2, him. 100, hadis 8)
Kehidupan yang diwarnai akhlak baik membawa berkah, ketenangan, dan umur panjang.
Dari sekian banyak hadis di atas, terlihat dengan jelas bahwa Islam memberikan perhatian yang sangat besar
terhadap akhlak yang baik. Husn al-khulug bukan hanya kunci kebahagiaan spiritual dan keselamatan akhirat,
tetapi juga sumber keberkahan dunia, mempererat hubungan manusia, memakmurkan kehidupan, serta
membuka pintu rezeki. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa akhlak mulia merupakan salah satu ajaran

paling mendasar dan inti dari seluruh nilai-nilai Islam.



Teladan Akhlak Mulia

Salah satu cara terbaik untuk menumbuhkan akhlak mulia adalah dengan meneladani perilaku para pemimpin
suci (Nabi dan Ahlulbait a.s.). Berikut kisah-kisah nyata dari mereka:

1. Akhlak Nabi Muhammad SAW

Imam Husain a.s. berkata:

Aku bertanya kepada ayahku, Amirul Mukminin Ali a.s., tentang perilaku Rasulullah SAw terhadap
masyarakat. Beliau menjawab:

“Rasulullan SAW selalu tersenyum, bersikap lembut kepada orang lain, tidak kasar, tidak berteriak, tidak
pernah mencela siapa pun, tidak mencari-cari aib, dan tidak suka dipuji-puji. Jika sesuatu tidak menyenangkan
hatinya, beliau menutupinya agar orang lain tidak tersinggung. Beliau tidak pernah mengecewakan orang yang
berharap, dan selalu menjauhi tiga hal: mencela, mencari-cari kesalahan, dan menyelidiki rahasia orang lain.
Bila berbicara, beliau hanya berbicara untuk mendapatkan ridha Allah, dan tutur katanya begitu memikat
hingga para pendengar terdiam dan menundukkan pandangan seakan ada burung di atas kepala mereka. Tiada
seorang pun berani bertengkar di hadapannya.”

(Jala’ al-Atham, Ibn Qayyim al-Jauziyyah, hal. 92)



2. Akhlak Imam Ali a.s.

Ketika Imam Ali a.s. bepergian menuju Kufah, seorang Yahudi berjalan bersamanya. Saat tiba di jalan bercabang,
Imam Ali mengikuti arah si Yahudi, bukan ke arah Kufah. Yahudi itu heran dan berkata,

“Bukankah engkau berkata hendak ke Kufah? Mengapa pergi ke arahku?”

Imam menjawab,

“Ya, aku tahu. Tapi Rasulullah SAW memerintahkan kami untuk menghormati teman seperjalanan dengan
mengantarnya sedikit sampai berpisah.”

Yahudi itu tertegun lalu berkata,

“Jika ini ajaran nabi kalian, maka agama kalian pasti benar.”

Lalu ia menyatakan keislamannya.

(Safinah al-Bihar, jil. 2, hal. 692)




3. Akhlak Imam Hasan a.s.

Seorang Syami (penduduk Syam) pernah mencaci Imam Hasan a.s. di jalan. Setelah ia selesai, Imam
mendekatinya dan berkata dengan senyum:

“Wahai saudara, aku kira engkau orang asing di negeri ini. Jika kau salah paham tentang kami, kami akan
memaafkanmu. Jika butuh bantuan, kami bantu; jika lapar, kami beri makan; jika butuh tempat, kami
tampung. Datanglah ke rumah kami, kami akan memuliakanmu.”

Mendengar kata-kata lembut ini, lelaki itu menangis dan berkata,

“Aku bersaksi bahwa engkau khalifan Allah di bumi. Dulu engkau dan ayahmu paling kubenci, sekarang
engkau paling kucintai.”

(Bihar al-Anwar, jil. 43, hal. 344)



Akhlak Buruk dan Dampaknya

Kebalikan dari husn al-khulug (akhlak baik) adalah st’ al-khulug (akhlak buruk), yang dapat diartikan sebagai
perkataan kasar, sikap keras, dan perilaku tidak menyenangkan.

Orang yang berakhlak buruk merupakan bencana besar bagi dirinya sendiri, keluarganya, dan masyarakat
tempat ia hidup. Akhlak buruk adalah salah satu faktor utama timbulnya kebencian, permusuhan, dan
perpecahan.

Orang-orang yang terjangkit penyakit moral ini biasanya terasing dalam masyarakat, dijauhi orang lain, bahkan
Jika masyarakat terpaksa bergaul dengan mereka karena jabatan atau posisi sosialnya, mereka melakukannya
dengan terpaksa dan dalam hati mereka memendam kebencian dan doa agar dijauhkan dari orang tersebut.

Jika penyakit akhlak buruk ini muncul pada ulama atau pelayan agama, maka bahayanya jauh lebih besar,
karena hal itu menimbulkan keburukan citra agama, menumbuhkan prasangka terhadap kebenaran agama, dan
menyebabkan sebagian orang lari dari jalan Allah. Ini adalah dosa besar yang tidak dapat ditebus dengan apa

pun, sebab ia merusak citra agama secara keseluruhan.



Karena itu, dalam riwayat-riwayat Islam, ditemukan ungkapan yang sangat keras dan menakutkan tentang
akhlak buruk. Berikut beberapa hadis pilihan yang menggambarkan bahayanya:
1. Hadis Nabi Muhammad SAW

Aaa Y ) 8l e g G sl 2 g 280,
“Hindarilah akhlak buruk, karena sesungguhnya akhlak buruk pasti (mengantarkan pelakunya) ke dalam
neraka.” (Biharul Anwar Jilid 68, Halaman 383)
Artinya akhlak buruk bukan hanya membawa dosa, tetapi juga menjerumuskan pelakunya sendiri ke dalam api
neraka.
2. Sabda Imam Ali a.s

«lAll ¢ s caliadll Ay,

“Musibah yang paling berat adalah akhlak buruk.”
(Biharul Anwar Jilid 68, halaman 383)
Tidak ada musibah yang lebih parah daripada rusaknya akhlak, karena ia memutus hubungan manusia dengan

sesama dan dengan Tuhannya, membuat seseorang terisolasi dan kehilangan kasih sayang.



3. Sabda Imam Ali a.s

«All ¢ sl e (525135 Y
“Tidak ada kesepian yang lebih menakutkan daripada kesepian akibat akhlak buruk.”
Akhlak buruk menjerumuskan manusia ke dalam kesendirian batin dan keterasingan sosial, karena tidak ada
yang mau mendekat kepadanya.
4. Sabda Imam Ali a.s

«Al L 235 Y

“Orang yang buruk akhlaknya tidak akan pernah mencapai kemuliaan dan kehormatan di Tengah
masyarakat. ”
Hal ini sangat jelas alasannya, karena syarat pertama untuk menjadi orang besar dan terhormat adalah memiliki
daya tarik akhlak, kasih sayang, dan sopan santun. Apabila seseorang tidak memiliki modal berharga ini, maka

la tidak akan pernah mencapai kedudukan tersebut.



Terapi terhadap Akhlak Buruk (Su’ Khuluq)

Akhlak buruk merupakan salah satu sifat terjelek dan paling mengganggu, yang memiliki dampak mematikan
dalam kehidupan manusia dan orang-orang di sekitarnya. la membuat cakrawala kehidupan menjadi gelap
dan muram, serta mengubah manisnya kehidupan menjadi pahit dan menyiksa.

Oleh karena itu, orang yang terjangkit penyakit moral ini harus segera berupaya untuk mengobatinya, dengan
memanfaatkan cara-cara yang telah dijelaskan oleh para ulama dan tokoh akhlak besar. Di antara langkah-
langkah tersebut adalah:

Mereka yang memiliki sifat buruk ini harus setiap hari merenungkan akibat buruknya, membaca berulang kali
riwayat dan nasihat para ulama tentang bahayanya, serta memperhatikan secara langsung kehidupan orang-
orang yang memiliki akhlak buruk, bagaimana mereka dijauhi oleh masyarakat, ditinggalkan sendirian dalam
kesulitan, dan pada akhirnya menjadi orang yang terusir dari rahmat Tuhan dan kebencian manusia.

Untuk mencabut akar sifat-sifat buruk, seseorang perlu berlatin dan melatih diri (riyadhah) secara terus-
menerus. Hendaknya ia berusaha bersikap baik dan lembut sekalipun secara buatan (tidak alami), sampai

akhirnya sikap tersebut menjadi kebiasaan dan sifat tetap (malakah) dalam dirinya.



Ketika faktor-faktor penyebab akhlak buruk muncul, hendaknya ia segera menjauh darinya dan mengalihkan
perhatiannya kepada hal-hal lain seperti shalat, ibadah, ziarah, atau kegiatan fisik dan hiburan yang sehat.

Selain itu, setiap hari hendaknya ia menanamkan sugesti positif kepada dirinya sendiri, dengan berkata dalam
hati: “Aku bukan orang yang berakhlak buruk, aku memiliki akhlak yang baik.” Sugesti semacam ini secara
bertahap akan memberi pengaruh nyata, hingga tunas-tunas akhlak mulia tumbuh dalam jiwanya, dan bekas-
bekas akhlak buruk lenyap sepenuhnya.

Ada kalanya akhlak buruk menular dari teman atau sahabat yang buruk perangainya. Dalam hal ini, seseorang
harus memutus hubungan dengan mereka, dan menggantinya dengan bergaul bersama orang-orang yang
berakhlak mulia dan berperilaku baik. Apabila orang yang paling buruk akhlaknya sekalipun, jika mengikuti
petunjuk-petunjuk di atas dan memiliki tekad serta kemauan yang kuat untuk memperbaiki diri, niscaya akan

mencapai hasil yang diharapkan.



