
mouindonesia.id

Al Mustafa

Open

University

Tafsir Tematik 1 

Khairunnisa Serang Lc., M.Pd.

2025

https://mouindonesia.id
http://m.pd


Mengenal Tafir Tematik

Defenisi Tafsir Tematik

Dalam pembahasan umum tentang metode dan pendekatan tafsir, telah dijelaskan bahwa

tafsir Al-Qur’an dapat ditulis dengan berbagai cara atau gaya penafsiran. Dua di antaranya

adalah tafsir tematik (tafsir maudhu’i) dan tafsir tartibi (berdasarkan urutan ayat/surah).

Selain itu, ketika membahas metode tafsir Al-Qur’an dengan Al-Qur’an, dijelaskan bahwa

salah satu cabang dari metode tersebut adalah tafsir tematik.

Tafsir Tematik adalah metode ketika seorang mufasir mengumpulkan ayat-ayat yang

membahas satu tema tertentu, lalu menafsirkan ayat-ayat itu dengan cara menafsirkan Al-

Qur’an dengan Al-Qur’an, yaitu menjadikan ayat-ayat yang berkaitan sebagai penjelas dan

penguat satu sama lain, hingga akhirnya diperoleh kesimpulan menyeluruh tentang tema

tersebut.



Sebagai contoh, ayat-ayat yang berbicara tentang dalil-dalil keesaan dan keberadaan Tuhan,

seperti dalil fitrah, dalil keteraturan (nidzam), dalil keharusan dan kemungkinan (wujub wa

imkan), serta dalil-dalil lainnya, disusun secara berdampingan. Karena sebagaimana disebutkan

dalam kaidah “Al-Qur’an saling menafsirkan satu sama lain” ,(بعضابعضهيفسرالقرآن ) maka dari

gabungan ayat-ayat itu akan tampak dengan jelas berbagai dimensi dari topik tersebut.

Perlu diperhatikan bahwa dalam banyak ayat Al-Qur’an, biasanya hanya satu sisi atau satu

dimensi dari suatu tema yang dibahas. Misalnya, tentang “syafaat” (pertolongan di hari kiamat):

• Dalam sebagian ayat, kemungkinan adanya syafaat disebutkan.

• Dalam ayat lain, dijelaskan syarat bagi para pemberi syafaat (seperti dalam Surah Saba’ ayat 23

dan Maryam ayat 87).

• Dalam ayat lainnya lagi, dijelaskan syarat bagi orang yang mendapat syafaat (seperti dalam

Surah Al-Anbiya ayat 28 dan Ghafir ayat 18).

• Di beberapa tempat, syafaat selain dari Allah disangkal sepenuhnya (misalnya Surah Az-Zumar

ayat 44).



• Namun di ayat lain, syafaat dari selain Allah diakui, tentu dengan izin-Nya (seperti Surah Al-

Muddatsir ayat 48).

Dari sini terlihat bahwa masalah syafaat memiliki banyak sisi yang tampak berbeda-beda mulai dari

hakikatnya, sampai syarat dan batasannya sehingga bisa menimbulkan kesan membingungkan.

Tetapi, jika kita mengumpulkan seluruh ayat yang membahas syafaat, kemudian menafsirkan ayat-

ayat itu secara bersama-sama dan saling menjelaskan satu sama lain, maka kebingungan itu akan

hilang dan maknanya menjadi jelas.

Semua persoalan tersebut akan lebih jelas dan utuh maknanya jika ayat-ayat yang terkait

dikumpulkan dan dikaji bersama dalam bentuk tafsir tematik (tafsir maudhū‘i). Dengan cara ini,

berbagai kesamaran dan pertentangan yang tampak di permukaan dapat dijelaskan dengan baik.

Secara umum, ayat-ayat Al-Qur’an yang membahas tentang “muhkam” (ayat-ayat yang maknanya

jelas) dan “mutasyabih” (ayat-ayat yang maknanya belum jelas) serta perintah untuk menafsirkan

ayat-ayat mutasyabih dengan merujuk pada ayat-ayat muhkam, sebenarnya ini merupakan bentuk

dari tafsir tematik (tafsir maudhu‘i) juga.



Dengan menafsirkan ayat-ayat yang berkaitan dengan satu topik tertentu secara bersama-sama,

sering kali muncul pemahaman baru dan mendalam yang tidak terlihat jika ayat-ayat itu

dipahami secara terpisah. Pemahaman baru itu mengandung ilmu dan hikmah Al-Qur’an yang

dapat menjadi petunjuk untuk menyelesaikan berbagai persoalan akidah dan hukum Islam.

Ayat-ayat Al-Qur’an dalam hal ini bisa diibaratkan seperti kata-kata yang terpisah, yang

masing-masing memiliki makna sendiri. Namun ketika disusun dan dikaitkan satu sama lain, ia

melahirkan makna baru yang lebih luas dan dalam.

Atau, ayat-ayat itu bisa juga diibaratkan seperti unsur oksigen dan hidrogen masing-masing

memiliki sifat tersendiri, tetapi ketika bergabung, membentuk air yang menjadi sumber

kehidupan.



Sejarah Tafsir Tematik

Tanda-tanda awal dari tafsir tematik (penafsiran berdasarkan topik tertentu) sebenarnya sudah bisa

ditemukan dalam Al-Qur’an itu sendiri. Seperti yang telah dijelaskan sebelumnya, perintah Al-Qur’an

untuk menafsirkan ayat-ayat “mutasyabih” (yang maknanya tidak langsung atau samar) dengan bantuan

ayat-ayat “muhkam” (yang maknanya jelas) merupakan bentuk awal dari metode tafsir tematik.

Setelah itu, dalam perkataan para Imam Ahlulbait ‘alaihimussalam juga banyak ditemukan contoh

penerapan tafsir tematik. Mereka mengajarkan cara mengumpulkan ayat-ayat yang berkaitan dengan satu

topik, kemudian menyimpulkan maknanya, dan mengambil pelajaran dari hasil tersebut.

Beberapa contoh dari riwayat mereka cukup untuk membuktikan hal ini.

• Contoh pertama: Dalam riwayat terkenal yang berisi wasiat dan nasihat Nabi Muhammad kepadaصلى الله عليه وسلم

Abdullah bin Mas’ud. Riwayat dari Ibnu Mas‘ud yang terdapat dalam Bihâr al-Anwâr disebutkan sebagai

sebuah hadis yang panjang dan penuh makna. Banyak contoh yang menunjukkan makna serupa, sehingga

dapat dikatakan bahwa hadis ini secara umum berpusat pada pendekatan tafsir tematik (tafsir maudhu‘i).



Di antara bagian hadis itu, ketika Rasulullah berbicaraصلى الله عليه وسلم tentang orang yang tercela dalam ucapan,

beliau bersabda:

“Wahai Ibnu Mas‘ud! Orang yang bodoh adalah orang yang mengejar dunia yang fana.”

Kemudian beliau menjelaskan tentang rendahnya nilai gemerlap dunia dengan menggunakan ayat-

ayat Al-Qur’an berikut ini:

ِِ وَالْْوَْ اِعْلمَُوا أنََّمَا الْحَيٰوةُ الدُّنْيَا لعَِبٌ وَلهَْوٌ وَزِينَةٌ وَتفََاخُرٌ بَيْنكَُمْ وَتكََاثرٌُ فِي الْْمَْوَ  ِِ ا ...لََا

“Ketahuilah bahwa kehidupan dunia hanyalah permainan, senda gurau, perhiasan, ajang

bermegah-megahan di antara kalian, dan saling berlomba dalam banyaknya harta dan anak-anak...”

(Surah Hadid, Ayat: 19)

Beliau juga mengutip ayat lain:

حْمٰنِ لِبيُوُتهِِمْ سُقفُاً ةً وَاحِدةًَ لجََعلَْنَا لِمَنْ يكَْفرُُ بِالرَّ ةٍ وَ وَلَوْلََا أنَْ يكَُونَ النَّاسُ أمَُّ هَرُونَ وَ لِبيُوُتهِِمْ أبَْوَاباً وَ سُرُ مِنْ فِضَّ ْْ ََ عَلَيْهَا يَ ِِ ا عَلَيْهَا يَتَّكِـئوُنَ مَعَا ًِ...

“Seandainya tidak akan menjadikan seluruh manusia menjadi satu umat yang kufur, niscaya Kami

akan memberikan kepada orang-orang yang kafir kepada Tuhan Yang Maha Pengasih rumah-

rumah yang memiliki atap dari perak dan tangga-tangga yang mereka naiki, juga pintu-pintu serta

dipan-dipan tempat mereka bersandar...” ( Surah Zuhraf, Ayat: 33-34)



Kemudian beliau melanjutkan dengan ayat lain:

لْنَا لَهُ فِيهَا مَا نشََاءُ لِمَنْ نرُِيدُ ثمَُّ جَعلَْنَا لَهُ جَهَنَّمَ يَ  اصْلََهَا مَذْ مَنْ كَانَ يرُِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّ ًِ مُومًا مَدْحُو

“Barang siapa menginginkan kehidupan yang segera (duniawi), Kami akan berikan kepadanya, kemudian

Kami sediakan baginya neraka Jahanam untuk dimasukinya dalam keadaan tercela dan terusir dari rahmat

Allah SWT.” (Surah Isra’, Ayat: 19)

Dengan demikian, hadis ini menjelaskan betapa rendahnya nilai dunia dan bahaya mengejar kesenangan

dunia yang sementara, serta mengajarkan bahwa Al-Qur’an menjelaskan tema ini dari berbagai sisi melalui

ayat-ayatnya. Inilah yang menjadi inti dari tafsir tematik, yaitu mengumpulkan ayat-ayat yang membahas

satu tema agar pemahaman tentang maknanya menjadi utuh.

Dalam riwayat lain Nabi SAWW menjelaskan tentang “berbicara tanpa ilmu” : “Wahai Ibnu Mas‘ud!

Janganlah engkau berbicara tentang sesuatu yang tidak engkau ketahui. Jangan berbicara sebelum engkau

mendengar dan melihat sendiri.”



Kemudian beliau membacakan beberapa ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan hal ini:

"انَ عَنْهُ مَسْئوُلًَا وَلَا تقَْفُ مَا لَيْسَ لكََ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفؤَُاَِ كُلُّ أوُلٰئكَِ كَ "

“Dan janganlah kamu mengikuti sesuatu yang tidak kamu ketahui. Karena sesungguhnya pendengaran,

penglihatan, dan hati semuanya akan dimintai pertanggungjawaban.” (Surah Isra’: 36)

Dan beliau juga membacakan firman Allah:

"ستكُْتبَُ تشَْهَدهُُمْ وَسَيسُْألَوُنَ "

“Kesaksian mereka akan dicatat dan mereka akan dimintai pertanggungjawaban.” (Surah Zukhruf: 96)

Serta firman-Nya:

قِيبٌ عَتِيدٌ " َِ ٍِ إِلَاَّ لدَيَْهِ  "مَا يلَْفِظُ مِنْ قَوْ

“Tidak ada satu kata pun yang diucapkan manusia kecuali ada malaikat pengawas yang selalu siap

mencatatnya.” (Surah Qaf : 18)

Dan juga:

يدِ " ِِ " وَنحَْنُ أقَْرَبُ إلَِيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَ

“Kami lebih dekat kepada manusia daripada urat lehernya.” (Surah Qaf : 16)



Selain itu, dalam hadis mulia ini juga dibahas berbagai tema lain seperti mengingat Allah (dzikrullah),

berinfak di jalan Allah, kemuliaan akhlak, dan hal-hal lainnya, dengan menyatukan berbagai ayat Al-Qur’an

yang berkaitan.

• Contoh kedua: Dalam hadis lain dari Amirul Mukminin Ali ‘alaihissalam, disebutkan bahwa beliau

menjelaskan tentang makna “kufur” dalam Al-Qur’an secara ringkas:

Beliau bersabda bahwa kufur dalam Al-Qur’an memiliki lima jenis.

Yang pertama adalah kufur juhud (penolakan dan pengingkaran), yang juga terbagi menjadi dua bagian:

1. Mengingkari keberadaan Allah, surga, neraka, dan hari kiamat — sebagaimana yang disebutkan

dalam Al-Qur’an.

« “—« وَما يهُْلِکُنا إِلَاَّ الدَّهْرُ 

“Tidak ada yang membinasakan kami kecuali masa (waktu).” (Surah Jasiyah: 23)

Artinya, mereka berkeyakinan bahwa yang menyebabkan kematian hanyalah alam atau perjalanan waktu

semata, bukan karena kehendak Tuhan.



2. Cabang kedua dari makna kufur adalah pengingkaran yang disertai dengan pengetahuan dan keyakinan,

sebagaimana disebutkan dalam Al-Qur’an:

"وَجَحَدوُا بهَِا وَاسْتيَْقَنَتهَْا أنَْفسُُهُمْ ظُلْمًا وَعُلوُ  " 

Artinya, “Apakah mereka mengingkari tanda-tanda (kebenaran) itu karena kezaliman dan kesombongan,

padahal hati mereka meyakininya?” (Surah Naml: 19)

Dengan kata lain, mereka tahu dan yakin akan kebenaran, tetapi menolaknya karena sombong dan zalim.

3. Cabang ketiga dari kufur adalah maksiat dan meninggalkan ketaatan, sebagaimana Allah berfirman

tentang Sebagian kelompok Bani Israil yang mengamalkan sebagian perintah-perintah Allah SWT dan

meninggalkan sebagiannya, beliau menyebut firman Allah SWT:

"أفََتؤُْمِنوُنَ بِبعَْضِ الْكِتاَبِ وَتكَْفرُُونَ بِبعَْضٍ " 

Artinya, “Apakah kamu beriman kepada sebagian kitab dan kufur terhadap sebagian yang lain?”

Yakni, mereka memilih-milih perintah Allah sesuai dengan keinginan mereka sendiri. (Surah Baqarah: 85)



4. Cabang keempat dari kufur adalah berlepas diri dan membenci sesuatu (bara’ah), sebagaimana yang

dinyatakan Allah tentang ucapan Nabi Ibrahim terhadap kaum penyembah berhala:

"وَكَفرَْنَا بكُِمْ " 

Artinya, “Kami berlepas diri dari kalian.” (Surah Mumtahana: 4)

Dan Allah juga berfirman:

"ثمَُّ يَوْمَ الْقِيامَةِ يكَْفرُُ بعَْضُكُمْ بِبعَْضٍ 

Yang berarti bahwa “pada hari kiamat, sebagian dari kalian akan berlepas diri dari sebagian yang lain ,

yaitu mereka saling menolak dan membenci karena keyakinan dan amal perbuatan mereka yang salah.”

(Surah Ankabut: 25)

5. Cabang kelima dari kufur adalah tidak bersyukur atas nikmat Allah (kufur ni‘mah), sebagaimana

firman-Nya:

"لَئِنْ شَكَرْتمُْ لَْزَِيدنََّكُمْ وَلَئِنْ كَفرَْتمُْ إِنَّ عَذاَبِی لشََدِيدٌ "

Artinya, “Jika kamu bersyukur, niscaya Aku akan menambah (nikmat) kepadamu, dan jika kamu kufur, maka

sesungguhnya azab-Ku sangat pedih.” (Surah Ibrahim: 7)



Setelah itu, Imam ‘alaihis-salām mengumpulkan berbagai macam syirik (kemusyrikan) yang disebut dalam

Al-Qur’an dan menjelaskannya secara rinci, yaitu:

1. Syirik i‘tiqādī — syirik dalam keyakinan,

2. Syirik ‘amalī — syirik dalam perbuatan,

3. Syirik tā‘ah — syirik dalam ketaatan (menuruti selain Allah dalam hal yang bertentangan dengan

syariat),

4. Syirik riya’ — syirik karena pamer dalam ibadah.

Semua jenis syirik ini dijelaskan oleh beliau dengan disertai ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan untuk

memperjelas setiap bagiannya.

Seperti yang dapat kita lihat, Imam ‘alaihis-salam dengan mengumpulkan ayat-ayat tentang “kufur” dan

“syirik” memberikan pandangan yang menyeluruh mengenai dua hal ini.

.



Beliau menjelaskan bahwa kedua istilah tersebut memiliki makna yang luas dan mendalam:

• Kufur mencakup segala bentuk penolakan atau penyembunyian kebenaran, baik dalam hal keyakinan,

perbuatan, maupun nikmat-nikmat yang diberikan Allah.

• Syirik mencakup segala bentuk penyamaan sesuatu dengan Allah, baik dalam keyakinan, perbuatan,

ketaatan terhadap hukum, atau hal-hal lain yang sejenis.

Dari dua contoh tersebut, terlihat keindahan pendekatan tafsir tematik (tafsir maudhu‘i) dalam penjelasan

Imam ‘alaihis-salam bagaimana metode ini memberikan pandangan yang luas dan pemahaman yang

mendalam terhadap ayat-ayat Al-Qur’an.



Tafsir Tematik dalam Pandangan Ulama dan Tokoh Terdahulu

Meskipun tafsir tematik (tafsir maudhū‘ī) dalam bentuk terbatas dan berfokus pada topik tertentu juga

banyak ditemukan dalam karya para ulama terdahulu, namun harus diakui bahwa tidak ada satu pun

dari mereka yang membahas tafsir tematik secara menyeluruh pada semua tema dan bidang.

Salah satu tokoh yang terbilang pelopor dalam bidang ini adalah ‘Allāmah Majlisī (ulama besar

penyusun Bihār al-Anwār). Dalam setiap bab kitab Bihār al-Anwār, beliau mengumpulkan ayat-ayat

Al-Qur’an yang berkaitan dengan topik yang sedang dibahas, kemudian memberikan pandangan umum

terhadap semuanya. Dalam beberapa kasus, beliau menyampaikan pandangan dan penjelasannya

sendiri untuk memahami makna ayat-ayat tersebut secara lebih mendalam.



Sebagai contoh:

• Dalam jilid ke-67, ketika beliau membahas tentang “qalb” (hati), “sam‘” (pendengaran), dan “bashar”

(penglihatan) serta maknanya dalam Al-Qur’an, beliau mengumpulkan puluhan ayat yang berkaitan

dengan tema ini. Setelah itu, beliau menyebutkan satu riwayat dari kitab al-Kāfī, lalu menjelaskan

makna umum dari istilah-istilah tersebut secara mendalam. Pembahasan ini mencakup sekitar sepuluh

halaman.

• Dalam jilid ke-58, pada bab tentang hakikat “tidur” dan “ta’bir” (penafsiran mimpi), beliau

mengumpulkan lebih dari sepuluh ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan topik ini, kemudian

menafsirkan dan menjelaskannya secara panjang lebar dalam beberapa halaman.

• Dalam jilid ke-22, pada bab pertama yang membahas tentang kisah orang-orang Yahudi, Nasrani, dan

kaum musyrik setelah hijrah, penulis mengumpulkan puluhan ayat dari berbagai surah Al-Qur’an yang

berkaitan dengan tema tersebut. Setelah itu, ia membahas dan menafsirkan ayat-ayat itu satu per satu.

Peneliti besar ini juga melakukan hal yang sama pada bagian-bagian lain dari kitab besarnya ini.



Contoh lain dari tafsir tematik yang ditemukan dalam karya para ulama terdahulu adalah kitab-kitab yang

ditulis dengan judul “Ayat al-Ahkam” (ayat-ayat hukum). Dalam kitab-kitab tersebut, para ulama

mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan masalah hukum, misalnya ayat tentang rukun

dan syarat salat, puasa, haji, nikah dan talak, hukum hudud (pidana Islam), diyat (denda atas pelanggaran

atau pembunuhan), peradilan Islam, dan lainnya telah dikumpulkan dan dibahas secara tematik (berdasarkan

topik).

Salah satu ulama yang menulis buku dalam bidang ini adalah Muhammad bin Sha’ib al-Kalbi, seorang

murid Imam Muhammad al-Baqir dan Imam Ja‘far ash-Shadiq ‘alaihimas-salam. Ia menulis sebuah kitab

berjudul “Ahkam al-Qur’an” (Hukum-hukum dalam Al-Qur’an).

Menariknya, ia wafat pada tahun 146 H, bahkan sebelum Imam Syafi‘i (ulama besar Ahlusunnah yang

wafat pada tahun 204 H) menulis kitab serupa. Jadi, karya tentang hukum-hukum Al-Qur’an sudah ada

sejak masa yang sangat awal.



Di masa lalu, memang metode ini belum berkembang luas dan hanya tampak dalam bentuk yang sederhana atau

terbatas, namun jejaknya sudah ada di antara para mufasir terdahulu.

Beberapa karya klasik yang bisa dianggap sebagai pelopor tafsir tematik antara lain:

• Ahkam al-Qur’an karya Muhammad bin Sa’ib al-Kalbi (w. 146 H),

• Zubdat al-Bayan karya al-Muhaqqiq al-Ardabili,

• Kanz al-Irfan karya al-Fadil al-Miqdad,

• dan Fiqh al-Qur’an karya al-Rawandi.

Selain itu, banyak juga kitab fikih, baik dari kalangan Syiah maupun Ahlusunah, yang membahas tema-tema

Al-Qur’an seperti salat, puasa, zakat, dan hukum-hukum lainnya. Dengan merujuk pada ayat-ayat dan hadis-

hadis yang berkaitan. Cara ini bisa disebut sebagai bentuk awal dari tafsir tematik.



Namun, dalam dua dekade terakhir, metode tafsir tematik berkembang dengan pesat dan telah ditulis

dalam berbagai topik yang beragam.

Contoh karya tafsir tematik modern antara lain:

• Tafsir al-Amtsal karya Ayatullah Makarim Syirazi,

• Tafsir al-Mansyur karya Ayatullah Misbah Yazdi,

• Payam-e Qur’an karya Ayatullah Subhani,

• dan karya Ayatullah Javid.

Semua ini merupakan contoh baru dari pendekatan tafsir tematik dalam menafsirkan Al-Qur’an.



Macam-macam tafsir tematik:

Sebagian ahli membagi tafsir tematik menjadi dua jenis:

1. Tafsir tematik ittihadi (kesatuan topik):

Dalam metode ini, satu tema Al-Qur’an seperti tentang hari kebangkitan (ma‘ad), kepemimpinan

(imamah), dan sebagainya dikaji dengan mengumpulkan seluruh ayat yang membahas topik tersebut,

lalu ditafsirkan secara menyeluruh untuk memahami pandangan Al-Qur’an tentang tema itu.

2. Tafsir tematik irtibathi (keterkaitan topik):

Dalam metode ini, hubungan antara dua tema Al-Qur’an seperti hubungan antara iman dan amal

perbuatan dikaji melalui ayat-ayat yang relevan.

Contohnya adalah metode yang digunakan oleh Allamah Misbah Yazdi dalam kitab Al-Jami‘ah wa al-

Tarikh (Masyarakat dan Sejarah).



Ciri-ciri tafsir tematik:

1. Dalam tafsir tematik, ayat-ayat Al-Qur’an yang membahas satu topik tertentu dikumpulkan dan

kemudian dikaji bersama.

Misalnya, ayat-ayat yang berbicara tentang tauhid (keesaan Allah), kenabian, atau hari akhir

dikumpulkan dari seluruh surah dalam Al-Qur’an dengan bantuan daftar tema atau kamus indeks Al-

Qur’an (mu‘jam al-mufahras), lalu ayat-ayat tersebut ditafsirkan secara menyeluruh dan terpadu.

2. Tujuan utama dari metode tafsir ini adalah untuk mengetahui pandangan Al-Qur’an tentang tema

tertentu.

3. Tafsir tematik menempatkan ayat-ayat yang jelas (muhkam) sebagai pusat, dan ayat-ayat yang

samar (mutasyabih) dikaitkan dengan ayat-ayat jelas itu untuk dijelaskan maknanya."

4. Tafsir tematik biasanya bersifat praktis dan berkaitan dengan pengalaman hidup manusia; ia

menjawab berbagai pertanyaan dan permasalahan yang dihadapi manusia.

Maksudnya, tafsir tematik tidak hanya bersifat teori, tetapi juga menyinggung kehidupan nyata

misalnya soal keadilan, keluarga, pekerjaan, dan sebagainya. Tujuannya adalah agar Al-Qur’an bisa

memberikan jawaban bagi persoalan kehidupan modern.



Tujuannya adalah agar Al-Qur’an bisa memberikan jawaban bagi persoalan kehidupan modern.

5. Tafsir tematik bebas dari batasan waktu, tempat, dan bentuk ungkapan. Artinya, hal-hal yang bersifat

khusus pada waktu dan tempat tertentu (seperti kisah-kisah dalam Al-Qur’an) tidak lagi dipandang sebagai

peristiwa masa lalu, tetapi diambil intisarinya (pesan umumnya) dan dijadikan sebagai hukum atau kaidah

umum yang bisa diterapkan pada masalah-masalah baru dalam kehidupan manusia.

Jadi, dalam tafsir tematik, yang diambil bukan sekadar cerita atau peristiwa sejarahnya, melainkan nilai dan

pelajarannya yang bersifat universal sehingga bisa dipakai untuk menghadapi persoalan manusia di masa kini

dan masa depan.



Manfaat Tafsir Tematik:

1. Mendapatkan pandangan atau kesimpulan akhir Al-Qur’an tentang suatu topik tertentu.

2. Menjawab kebutuhan dan pertanyaan baru manusia dengan merujuk pada ayat-ayat Al-Qur’an.

3. Menghilangkan keraguan atau kebingungan yang muncul saat melihat beberapa ayat tanpa konteks, serta

menjelaskan ayat-ayat yang samar atau mirip.

4. Mengetahui kondisi, sebab, akibat, dan berbagai masalah yang dibahas Al-Qur’an.

5. Menemukan rahasia dan pesan baru Al-Qur’an dengan menghubungkan ayat-ayat satu sama lain.

6. Mendapatkan tafsir yang komprehensif tentang topik-topik seperti tauhid, pengenalan Tuhan, hari akhir, dan

lain-lain.

Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa metode tafsir tematik dapat memberikan jawab terhadap segala

bentuk persoalan manusia dan juga bisa memberikan pemahan yang baru dan mendalam dari Al-Qur’an

tentang tema-tema yang ingin diketahui dan dibahas.


